Sintesis. Revista de Filosofia. VIII(2)
(agosto-diciembre 2025); pp. 41-63

Articulo de investigacion

S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER
POLITIQUEMENT : QUE PEUVENT LES ARTS ET
LE SPECTACLE VIVANT CONTRE LE
CHANGEMENT CLIMATIQUE ?

POETIC HEIGHTENING AS POLITICAL RESISTANCE : WHAT CAN THE ARTS
AND LIVE PERFORMANCE DO AGAINST CLIMATE CHANGE ?

Jean-Philippe Pierron'

Université de Bourgogne Europe, Francia.

Recibido: 27.02.2025 - Aceptado: 13.06.2025

RESUME

Si la crise écologique est aussi une crise des sensi-
bilités, quel role et quel soin de ces mémes sensibi-
lités peuvent-ils y apporter les arts et le spectacle
vivant ? C’est & cette question que se propose de
répondre cet article, considérant que les enjeux de
la transition écologique et sociale, a coté des ingé-
nieurs, des scientifiques et des politiques, est aussi
un enjeu poétique. Nous présenterons tout d’abord
quelques grands gestes artistiques mettant en crise
les catégorises naturalistes et les grands dualismes
(nature/culture ; homme/animal) dans des « mo-
ments de barbaries ». Nous examinerons ensuite en
quel sens la question écologique est aussi le bien de
poctes et des artistes, lesquels travaillent, via la di-
mension du « sentir » ou du pathique, au niveau
poético-mythique des cultures. Enfin nous nous de-
manderons en quel sens les arts peuvent-ils nous
rendre vivants (bios) et au vivant (zoé).

Mots clés: Arts; Spectacle Vivant; Le Vivant; Eco-
logie; Sensibilité.

1. ey .
jean-philippe.pierron@u-bourgogne.fr

ABSTRACT

If the ecological crisis is also a crisis of sensibil-
ities, what role can the arts and the performing
arts play in it, and what care can they take of
these same sensibilities? This is the question this
article sets out to answer, taking the view that,
alongside engineers, scientists and politicians,
the issues at stake in the ecological and social
transition are also poetic issues. We begin by
presenting a number of major artistic gestures
that call into question naturalistic categorisa-
tions and the major dualisms (nature/culture;
man/animal) in “moments of barbarism”. We
will then examine in what sense the ecological
question is also the property of poets and artists,
who work, via the dimension of ‘feeling’ or pa-
thos, at the poetic-mythical level of cultures. Fi-
nally, we will ask how the arts can bring us back
to life (bios) and to the living (zoe).

Keywords: Arts; Live Performance; The Living;
Ecology; Sensitivity.

DOI: 10.15691/0718-5448Vol81ss2a497


mailto:jean-philippe.pierron@u-bourgogne.fr

S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 42

Il est devenu commun de dire que la polycrise écologique et sociale est également
une crise de la sensibilité (Baptiste Morizot, Estelle Zong-Mengual, 2018). Atro-
phie de notre expérience, cette anesthésie encourage une sorte d’indifférence éco-
logique. Nous sommes les contemporains, aprés la fin des grands récits, de la
concurrence de nouveaux récits - la Croissance versus I’Anthropoceéne - mais
aussi d’une foisonnante fragilité des récits et des pratiques esthétiques et cultu-
relles vernaculaires (de la cuisine a 1’architecture ; de la peinture a la littérature)
nous reliant plus largement aux autres formes de vie (animale, végétale, paysa-
gere, etc.). Ces derniers résistent a étre le jouet des grandes dichotomies structu-
rants la pensée en modernité tardive (res et persona ; ame/corps ; animal/hu-
main ; sensibilité/ raison, etc...). Il est question de déjouer I’instrumentalisation
des rapports nature/culture et de dépasser les dualismes en y mettant du jeu, via
des contestations, des tactiques ou des bricolages poétiques. Ce pourra étre par
la présence d’animaux sur sceénes, par des pratiques somatiques zoomorphes des
comédiens, par le travail acoustique ou scénographique rendant la présence de la
nature scénique autrement que comme un décor. Ce pourra étre également par un
jeu hors de la boite noire ; ou la reconnaissance des pratiques artistiques verna-
culaires et autochtones dans une dimension postcoloniale?, etc. Ce ne sont plus
des arts qui travailleraient d’aprés nature mais des artistes qui pourraient dire, tel
Jackson Pollock : « Je suis la nature ». (Claser, 1967, pp. 36-39).

Une telle situation nous invite a préciser le role, poétique et politique, que
peuvent jouer les arts et le spectacle vivant® dans le moment anthropocéne. Peut-

* Nous pensons a cet endroit au travail du compositeur, écologiste et philosophe chilien
Ricardo Rozzi (2012), promoteur d’une éthique bioculturelle, pensant, dans le méme temps 1’éro-
sion de la biodiversité et celle de la sociodiversité sous le poids des cultures hégémoniques. Pour
ce dernier nombre de cultures d’ Amérique latine, ou plutdt de /’4bya Yala, activent dans notre
rapport au vivant non pas un monde de relations équilibrées possibles, mais déja actif d’une riche
diversité bioculturelle.

* La notion de « spectacle vivant » née tardivement dans les années 1990 se démarque de
I’industrie culturelle. Officiellement, en France, le ministére de la Culture le caractérise par la
coprésence d’actants (ceux qui donnent a voir et a entendre) et d'un public (ceux qui ont accepté
de voir et d’entendre). « Définition du spectacle vivant [archive] », sur culture.gouv.fr (consulté
le 26 avril 2017). La ou le francais parle de spectacle vivant ; d’autres langues comme 1’anglais
ou I’allemand ne garde pas le mot « vivant », parler plus pragmatiquement de performance ;
I’espagnol lui dira « espectaculo en vivo » ou plus rarement de « espectaculo en directo ». Cette
remarque d’intraduisible invalide-t-elle ’analyse ? On ne peut pas ne pas penser en une langue,
la trouble expression frangaise de « spectacle vivant » met les mots en alerte et les retient dans
leur tentation de trop vite enfermer et saisir ce qu’il s’agit précisément de maintenir ouvert,
indisponible a I’appropriation mercantile par I’industrie culturelle. Hartmut Rosa, Rendre le
monde indisponible, Paris, La découverte, 2020.

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476


https://archive.wikiwix.com/cache/?url=http%3A%2F%2Fwww.culture.gouv.fr%2Fculture%2Fdmdts%2FDroit%2520du%2520spectacle%2FCirculaire.htm%23Chap2

S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 43

on les concevoir en raison de la place qu’ils donnent a I’imagination, au corps et
a la sensibilité comme des effractions poétiques ? Peut-on les considérer comme
des opérateurs mettant du jeu ou inaugurant des « espaces potentiels de jeu » dans
et grace auxquels sortir des dualismes et du type de culture de domination de la
nature et de I’extraction qu’encouragent ces derniers, pour, de la sorte, ouvrir
d’autres possibles et un art des égards ? Bref les arts peuvent-ils contribuer a «
ménager de nouveaux espaces de barbarie » ? On entend par 13, non une violence
barbare, mais une fagon de se laisser traverser et travailler par 1’étrangeté de
I’autre et de sa langue. Il s’agirait d’inventer et de laisser monter ce « moment
délicat ou est conscientisé |’étranger dans sa caractéristique premiere d’étran-
geté? ». Notre hypothése est que ce moment particulier de suspension dans la
rencontre avec d’autres formes de vie, non encore instrumental, habiterait le
trouble de 1’indétermination et laisserait sa chance a d’autres maniéres d’étre vi-
vants (Morizot, 2020)

Nous commencerons, dans un premier moment (1), par rappeler rapide-
ment quelques gestes artistiques qui inaugurérent une telle voie. Il s’agira de
montrer comment des artistes, peintres, plasticiens, travaillent & mettre en crise
des catégorises naturalistes et des manieres de faire, par I’instauration de « mo-
ments de barbaries » déroutant nos langues assurées. En rendant étrangéres des
familiarités, les grandes catégories du dualisme moderne humain/animaux ; cul-
ture/nature, ils invitent a d’autres manic¢res d’étre vivants. Poétiser les expé-
riences ordinaires ou extraordinaires réplique aux puissances de déliaisons, de
séparation et d’arrachement propres aux dualismes. C’est pourquoi, travailler a
identifier, soutenir ou susciter tous ses liens entre humains et autres qu’humains,
approfondit notre condition terrestre. Nous examinerons ensuite (2) en quel sens
la question écologique est aussi le bien de poctes et des artistes. Ce sont princi-
palement les sciences et les techniques via les solutions, sinon le solutionniste
technique, qui s’imposent comme étant des répliques plausibles a la transition
écologique et écologique. Mais est-ce a juste titre ? De méme, les éthiques de
I’environnement incitent de leurs cotés a reconsidérer la valeur intrinséque des
non humains. Dans cette deuxiéme partie, nous montrerons en quel sens il peut 'y
avoir une pertinence a mobiliser les artistes, pour une telle entreprise, lesquels
travaillent, via la dimension du « sentir » ou pathique, au niveau poético-my-
thique des cultures, Enfin (3), nous nous demanderons en quel sens les arts peu-
vent-ils nous rendre vivants (bios) et au vivant (zoé). Dans cette dernicre partie
nous déploierons le caractére polysémique, a portée critique, du concept de « vi-
vant ». Nous montrerons qu’il discute tour a tour la modernité tardive et sa culture
de la maitrise par la métrique ; qu’il se déprend de I’anthropocentrisme ; qu’il

! Cyrille Marlin et Dominique Henry, Faire société(s) avec les animaux pour/par le
paysage : constats, actions, perspectives, « Dossier thématique », Revue Projets de paysage n°
33, Novembre 2025 (a paraitre) https://journals.openedition.org/paysage/34197

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 44

mobilise des enjeux existentiels et qu’enfin il répond a la culture de mort du « né-
cro-capitalisme » par les enjeux ontologiques et esthétiques au retentissement po-
litique d’une vie répliquant aux forces morbides.

1. QUELQUES «MOMENTS DE BARBARIE». HABITER LE
TROUBLE DES RELATIONS HUMAINS/ AUTRES QU’HUMAINS

Lorsque en 1850 Gustave Courbet décide de peindre L ‘enterrement a Ornans, il
choisit le format monumental. Ce dernier était jusque-la réservé aux grandes
scénes historiques des gens de pouvoir. On pense au peintre David et a son ta-
bleau du sacre de I’empereur Napoléon. Courbet opte pour ce dernier afin de re-
présenter 1’ordinaire en le mettant sur un pied d’égalité. Un peu plus tard, il pein-
dra quatorze fois la source de la Loue comme en un portrait. Un tel geste se dé-
marquait d’un temps ou seuls les humains étaient portraiturés, animal, végétal ou
paysage en étant exclus. Il s’agit d’attester, faisant cela, qu’on ne s’ approprie pas
la source mais qu’on se laisse étre approprié avec elle. Ce moment de barbarie
est une « expérience d’altération ». (Delorme, 2025, p. 267.)

Un peu plus part, dans les années 1873-74, le peintre Cézanne questionne
un étrange vocabulaire pictural. Ce dernier, par convention, lorsqu’on peint des
végétaux, singuliérement des fruits, nomme bizarrement ce genre pictural « na-
ture morte ». L’allemand moins morbide dira Still Natur ou I’anglais Still life.
Cézanne, lorsqu’il peindra la série de Pommes et poires vertes (1873 Musée de
I’Orangerie), Pommes et biscuits (1880, Musée de 1’Orangerie) décide de se dé-
marquer de cette posture. Il rendra le visiteur au vivant. Il saluera le délicat mo-
delé des fruits, expérimentant picturalement une maniére d’inventer une couleur
pour dire la présence matérielle inimitable du fruit qui nous suscite. Une nature
n’est pas morte mais une présence vive dont le trait doit honorer et rendre la
vivacité. « Avec une pomme, je veux étonner Paris »°. Il y a la une maniére de
faire en sorte que sa technique de peintre soigne une culture d’attention au singu-
lier d’'une pomme qui jamais ne ressemble a une autre. Elle doit opérer une con-
version du regard, donnant a une pomme, force possible du vivant, le statut non
de motif pictural mais de sujet d’une considération. Cette considération se nour-
rirait sans doute aujourd’hui d’une sidération. Celle de voir nombre de variétés
locales ou endémiques de pommes (la transparente de Croncelle, la gros locquart)
disparaitre sous I’effet de 1’'uniformisation commerciale et globale des variétés
de fruits publicisées comme des marques (la pomme granny).

Cent ans plus tard, la question du rapport a la nature se pose a nouveaux
pour les artistes et le spectacle vivant a partir de la polycrise écologique. Entre

5 el , . , iy . . .
Citation de Cézanne présente sur le cartel de 1’exposition Cézanne-Renoir-Regards croi-
sés, Fondation Gianada, Martigny Suisse, juillet novembre 2024

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 45

temps, on a choisi de ne plus parler de nature pour lui préférer celui de Terre. De
méme, on évite de parler d’environnement trop anthropocentré, parlant plutot de
vivants. Avec cette rénovation sémantique, nous « comprenons » - c¢’est sur la
spécificité de cette compréhension que nous nous arréterons - que la nature n’est
pas pour nous un décor sur le fond duquel nous déployons nos histoires. L’ his-
toire humaine est imbriquée dans et avec I’histoire de la nature et des vivants et
ne peut s’en extraire. La nature n’est plus un théme esthétique mis a disposition® ;
elle devient un partenaire de nos histoires. A sa maniere le « Sommet de la
Terre » de Rio de Janeiro en 1992, configuration institutionnelle cosmo-poli-
tique, abordait pour la premiére fois des enjeux non plus internationaux, mais
transnationaux (climat, flux de matiéres, eaux, etc.) en faisant de la Terre une
partenaire. Michel Serres, philosophe présent a ce sommet, dans une provocation
sémantique a portée « cosmopolitique » actait cela avec Le Contrat Naturel
(Serres, 2018). Il invitait a articuler les liens des humains entre eux, pensés
comme un contrat social (1’histoire) avec leurs liens aux milieux dans un contrat
naturel (1a nature). Il incitait a reconnaitre non seulement des droits pour... mais
des droits de la nature. Il rendit sensible cette idée en commentant, par une exé-
gese inédite, qu’on jugera peut-étre anachronique, un tableau de Francisco de
Goya, Le duel au gourdins (1819-1823). On y voit des humains s’entretuant, ne
voyant pas, pendant ce temps le sol terrestre les absorber comme un sable mou-
vant, les promettant a une disparition bien plus stire encore. C’est la I’idée deve-
nue commune aujourd’hui d’anthropocene. Des histoires humaines croient pou-
voir se faire sur, mais sans, le fond jugé décoratif de la nature, alors qu’elle est
une protagoniste de ces histoires.

Cette question de I’entrelacs des humains et de la terre dans la chair du
monde est au cceur des enjeux d’une poétique du vivant. Les arts et le spectacle
vivant saisis par le moment anthropocéne, s’en emparent aujourd’hui. A cet en-
droit, la réactivation de la figure de Gaia propre a la mythologie grecque par
Bruno Latour ou Isabelle Stengers, ou de la Pacha Mama des mythologies amé-
rindiennes (Aridjis 2005), par les artistes, explicite sur un mode poético-éthique,
cette appartenance originaire. « La Terre est ici plus et autre chose qu’une pla-
nete. C’est le nom mythique de notre ancrage corporel dans le monde. » (Ricceur,
1990, p. 178) C’est cette exploration poético-mythique qu’explorent les arts et le
spectacle vivant. Ils tenteraient de sémantiser et de symboliser, en pluralisant les
formes, les expressions et les affects, une vulnérabilité terrestre partagée. En

° A titre d’exemple, la philosophe Carolyn Merchant voit dans la perspective linéaire du
genre « paysage pastoral », soutenant le point de vue d’un spectateur désengagé, un dispositif
visuel intériorisant la représentation du monde vivant comme matiére passive mise a disposition.
(Merchant, 2021).

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 46

cherchant a considérer ce qui nous sidere, ils mettraient « en ceuvres » des méta-
phores vécues vivantes, exhibant les forces mortiféres a I’ceuvre, se donnant le
droit de réver d’autres mondes possibles. Par des mots, des sons, des gestes, des
configurations temporelles ou spatiales, ils proportionneraient sur le plan esthé-
tique la disproportion des forces géophysiques actuellement engagées.

Comment les arts s’emparent-ils ou sont-ils désemparés, jusque dans leur
mode de production, par la polycrise écologique ? Quelle est leur puissance, sa-
chant le poids de I’industrie culturelle, pour répondre a la sourde impression pour
laquelle, au moment ou s’éteint la biodiversité, s’éteint aussi la socio-biodiver-
sit¢ ? Dans le monde du capitalisme extractiviste qui rend tout disponible quelle
place pour I’indisponibilité des expériences esthétiques, pourrait-on demander ?
(Rosa, 2020).

Interrogeons-nous alors, partant d’une expérience radicale : que peut un
poéme contre le changement climatique ? Pourquoi n’est-il pas vain de penser
qu’un coup d’archet’, que la lecture d’un album illustré peuvent contribuer a
changer notre attitude intérieure a 1’égard de la nature et des vivants ? Comment,
a coté d’une conquéte spatiale astronautique qui veut s’évader de la planete Terre
devenue invivable en une ivresse techno-solutionniste, le travail sur I’espace de
la part des danseurs, peut-il contribuer a nous ouvrir aux espaces, a ouvrir 1’es-
pace dans des chorégraphies qui, au lieu d’une emprise, se mettent a 1’écoute dans
un étre en prise ? Suivre I’art de /’ilinx du circassien qui habite en funambule,
vivant avec (la) gravité (Leroy, 2022) n’est-ce pas une épreuve soutenante, et non
seulement métaphorique, pour vivre la ludique contingence au sein d’une société
pétrifiée ?

2. QUE PEUVENT LES POETES ET LES ARTISTES CONTRE LE
CHANGEMENT CLIMATIQUE ?

Polycrise écologique, développement durable ou soutenable, transition écolo-
gique, effondrement ou collapse, anthropoceéne, aucun de ses mots, inscrits dans
des dispositifs scientifico-politiques ou des diplomaties sémantiques divergents,
n’est neutre pour s’approcher au mieux de notre situation géohistorique. C’est
une raison de plus pour prendre soin des mots et s’emparer du langage afin de ne
pas se voir dessaisi de sa capacité a bien nommer le monde et notre situation
écouménale. « Mal nommer les choses ¢’est rajouter au malheur du monde » fait-

7 . . y eqs
Se souvenir que I’archet est fait en pernambouc, cet arbre brésilien devenu rare et trace
d’un monde qui meurt ; rend le travail des luthiers a la conscience des interdépendances qui d’un
bois a la pousse dense et réguliére font un bon instrument. C’est ce que chante le roman baroque
de Jaume Cabré, Confiteor, nourrissant et chargeant un violon de toute 1’épaisseur des liens hu-
mains et non humains qui le rendent possibles, faisant de la sorte le portrait épique du « meilleur
traqueur d’arbres et du meilleur chanteur de bois » d’érable pour la lutherie. (Cabré, 2013, p. 18).

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 47

on dire a Albert Camus commentant Brice Parain, pour qui la littérature avait
pour force de savoir habiter la radicalité de la nuance. « La nuance est le luxe
de l'intelligence libre » (Camus, 1958). N’est-ce pas pour la méme raison, qu’en
matiere de transition écologique et sociale, il nous faut des artistes, plus attentifs
a la rectitude du dire qu’a I’exactitude du dit ?

Tout parait contredire cette idée. L’écologie semble principalement devoir
se retrouver au centre de trois grandes questions, formulables en style kantien.
« Que puis-je connaitre ? avec 1’écologie scientifique ; « que dois-je faire ? »
avec 1’écologie éthique et politique ; « que nous-est-il permis d’espérer ? » avec
les traditions religieuses en écothéologie ou écospiritualité. Il ne semble pas qu’il
y ait 1a de place pour les poctes et les artistes. Mais est-ce aussi str ?

Objet de savoir, I’écologie scientifique établit des données robustes et im-
partiales. Mais il y a, de ce que 1’on sait a ce qu’on sent, un saut. Comment par-
venir a croire ce que 1’on sait de la situation géoscientifique sinon en transformant
une information bioscientifique en événement biographique, c’est-a-dire en gotl-
tant et sentant intérieurement, grace aux arts, la consolation ou la désolation so-
lastalgique ? Dans le dialogue que les sciences et les arts entretiennent en ces
matieres n’est-ce pas la I’enjeu d’un sentir, pauvrement instrumentalisé en sensi-
bilisation ?

Objet de « devoirs », 1’écologie environnementale dans sa dimension
¢thique, juridique et politique questionne ou sont les attentes et les formes qu’ils
doivent prendre (droit des ou pour les animaux ; écocide ; parlement des fleuves).
Cela interroge comment les artistes font leur ces enjeux écologiques, d’un point
de vue conséquentialiste (quelles conséquences en termes de bilan/colit carbone
et diagnostic énergétique des pratiques artistiques ?) ; déontologique (qu’est-ce
qui reléve de notre considération morale et ce qui doit étre/ne pas étre dans la
relation aux non humains) ; ou d’éthique des vertus (quel genre d’humain je veux
promouvoir et je veux étre comme artiste en termes de mise en cohérence de soi
avec ses convictions et ses pratiques professionnelles de jeu, de justice, de cou-
rage, d’humilité ?)

Objet de croyances, 1’écologie a aussi une dimension religieuse. S’il y a
une responsabilité des traditions religieuses dans la crise écologique, en ayant
désenchanté la nature et contribué¢ a discriminer comme paiennes des pratiques
jugées sacralisant la nature (Lynn White Junior, 1967), elles ont aussi un rdle en
termes, précisément, de conversion €cologique. Celui de travailler a une écologie
profonde. Loin de se satisfaire d’une écologie de réparation qui travaille sur les
conséquences de nos brutalités environnementales, le défi spirituel pour une éco-
logie de fondation est de s’attacher aux causes de cette crise. Ces enjeux d’inté-
riorités ou spirituels sont moins panthéistes que panenthéistes. Ils concernent non
ce qui nous individualise mais ce qui nous individue en profondeur. De nouveaux

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 48

rituels, trop vite jugés néopaiens (Hache, 2024), activent les éléments de la Terre
(I’eau, I’air et ses parfums ou les fruits de la terre) et louent par et pour la Terre.
Les liturgies en leurs poly-sensorialités nourrissent des capillarités entre vivants
(liturgies et saisonnalités via les architectures religieuses). Par leurs arts d’initier
des manicres de penser et louer 1’ Autre (des grands ancétres a la pacha mama ou
le Tout Autre), non pour les vivants mais par les vivants, les artistes membres
des communautés religieuses ou préoccupés par ces enjeux sont aussi des acteurs.

Transversalement, les questions écologiques sont des enjeux de sensibilité.
Le travail sur le sentir, enjeu esthétique, traverse les trois éléments précédemment
évoqués du savoir, du devoir et du croire. Les artistes sont immédiatement a 1’aise
avec ce souci du sentir, ce travail des sensibilités a I’ceuvre dans les ceuvres. Il ne
s’agit pas de stratégies de communication (sensibiliser) mais de pratiques d’in-
corporations profondes et individuantes (sentir). La phénoménologie, on pense
ici a Henri Maldiney lecteur de Erwin Strauss, ne cesse de redire que le « sentir
est plus profond que le percevoir »®. Cette attention au sentir ne se situe pas sur
la méme strate d’analyse que la sensibilisation aux enjeux €cologiques, méme
s’ils s’articulent. La sensibilisation se situe sur le plan existentiel ; le sentir est un
existential. Pour le dire autrement la sensibilisation relie au monde, dans des
¢changes transitifs et informationnels avec le milieu ambiant et les étants (végé-
taux, animaux, montagnes et eaux). C’est ce que font a premicre vue les anima-
teurs nature-environnement chargés de sensibiliser a la vulnérabilité environne-
mentale en donnant des informations objectives (ceci est une belette ; une orchi-
dée). De son coté, sentir c’est étre habité par ce qui nous traverse et enveloppe,
avant méme qu’on ne le conscientise. Il est insertion dans un tout naturel vers
lequel le je s’élance pourtant. Tel est Balzac contemplant poétiquement une étoile
ou Bruno Brandt, dont parle Binswanger, rendu (au) vivant par une belette qui
¢largit son monde. C’est ce sentir que travaillent au cceur les arts par leurs acti-
vités poétiques. Ce sentir a portée anthropocosmique se désolidarise du para-
digme informationnel (informer rationnellement pour gérer) au profit d’un para-
digme relationnel. Il part d’une inscription sensorimotrice et affective vibrant
d’appartenances pour qu’elle devienne un événement écobiographique. Les con-
tours d’une situation liée a notre ancrage corporel dans le monde prennent la me-
sure que « je est un nous » (Pierron, 2021) dans un contact vital, sentant tout ce
tissu dont il est issu. Sentir mobilise un savoir en situation, incarné et affective-
ment tonalisé. Sentir, au sens fort, est une épreuve sensible et pathique du monde

* Une partie importante de la phénoménologie posthusserlienne, notamment dans sa relec-
ture de Merleau-Ponty, déploie une réflexion portant sur I’écologie en premicre personne. Ce peut
étre la méditation sur I’expérience vécue du soi dans la conscience de ses interdépendances (Pier-
ron 2021) ; ou le faire chair avec la chair du monde du soi écologique déployé en écophénomé-
nologie (Hess, 2024).

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 49

a portée cosmologique. Ni pathétique ni pathologique, le pathique est le fond
d’un « sentir plus profond que le percevoir », selon Henri Maldiney.

Dans le sentir, je suis le-la. Le sentir est ce en quoi se fait jour, a
mon propre jour qui se Iéve avec lui, I’événement (...) Au niveau du sentir
tout est sans pourquoi... Dans le sentir il y a et j’y suis. » (Maldiney,
2007, p. 203-204).

C’est cette « transpassibilité » de I’existant qu’activent les arts.

Le transpassible désigne en premier lieu ce qui reléve du sentir,
I’étre est “passible”, capable de sentir ou de patir. La dimension de 1’exis-
tence désigne la capacité a subir ou a étre affecté qui nous permet d’entrer
en résonance avec les étres ou les choses qui nous entourent et nous af-
fectent... (Brunel, 2012, p. 53-62.)

Ce sentir active une communion sentie préverbale, épreuve d’une commu-
nication symbiotique que cherche a ne pas trahir, dans les arts, sa communication
symbolique. Pour une esthétique de la rencontre (Zhong, 2018), proche de 1’es-
thétique relationnelle (Bourriaud, 1998) I’enjeu n’est pas de proposer une expé-
rience individualisée ciblant des profils objectifs a la maniére de 1’industrie cul-
turelle. Il est d’initier une épreuve individuante liée a notre pleine présence in-
carnée, résistant a 1’économie de I’attention et ses techniques de mises a disposi-
tion. Cela mobilise une maniére sensible de s’accueillir de la cosmicité, de s’ins-
taller au coeur des interdépendances avec les autres vivants et d’étre capable de
monde.

Un bon exemple de ce travail d’affirmation de soi et d’inscription dans plus
large que soi se trouve dans le dire poétique qu’étudie I’écocritique. Nos relations
a la nature sont aussi, a c6té des ingénieurs, des politiques, des agriculteurs et des
théologiens, le bien des poctes et des artistes. Pour Gustave Roud (1897-1976),
et avec lui depuis, toute la dimension de 1’écocritique littéraire, c’est une évi-
dence. Pocte de la salutation paysanne, il explora les effets micropolitiques des
déplacements poétiques. Que serait un ménagement des espaces qui ferait de la
possibilité d’entendre le chant du merle, depuis sa fenétre ouverte au printemps,
I’horizon d’attente d’une politique urbaine ? N’y aurait-il pas du désirable a pen-
ser les mobilités non dans la grossiere arithmétique (Roud, 2025, p. 121) de la
smart city mais dans les joies nuancées du voyage ? Pour les esprits avides de
classification, Roud est un ruraliste. Paysan, il serait un barde des « territoires »
comme on nomme aujourd’hui, dans une langue bizarre, les paysages des autres.
Roud est un a¢de de ces milieux qui, a chaque fois, appellent littéralement a étre
des lieux-dits. Ce poéte, un éditeur, au nom qui sonne comme une touffe de lu-
zerne, « Zoé» (Jaquier, 2022), en republie les ceuvres complétes. Peut-étre parce
qu’en ces temps ou le numérique remplace 1’industrie lourde, qui remplaga 1’agri-
culture, s’¢éloigne de plus de plus de nous les expériences foisonnantes et fragiles

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 50

des mondes paysans et ruraux dont nous furent des fils, des petits-fils ou arriére-
petits-fils ? Peut-étre parce qu’on découvre la, qu’avec cette vidange d’expé-
riences paysageres et vagabondes, on siphonne tout un art d’attention aux vivants,
disparaissant aussi tristement que s’éteignent massivement des espéces vivantes
inconnues ? Peut-étre aussi, slirement, parce qu’en réplique aux récits majori-
taires et hégémoniques parlant de domination, de perte ou de croissance verte,
une autre invitation est a faire ? Se mettre a I’école du pocte, part a la cueillette
de parcelles non altérées du monde vivant. S’intensifier poétiquement pour résis-
ter politiquement est I’enjeu. Cette invitation a un sentiment de dilatation inté-
rieure émancipatrice est portée par sa participation au monde. On la trouvait déja
chez le communard Courbet peintre des sources et d’une écologie populaire mais
aussi peintre visuel des humbles avec [’Enterrement a Ornans. Ses tableaux
¢taient congus comme des contre-narrations picturales a portée politique. Une
scéne ordinaire vaut bien d’étre abritée dans le format des scénes des grands.
Roud aurait pu faire sienne, avec I’anarchisme de ses images poétiques, I’impro-
bable question : « que peut un poéme contre le changement climatique ? » Il de-
mandait, quant a lui, pas moins inquiet, mais autrement, de I’impertinence insis-
tance du poéme :

Est-ce que c’est tellement puéril, au reste, cette espece de salutation
dans I’ombre aux fleurs déja grises qui se ferment sous la rosée? Elle me
venait aux lévres comme un jet de sang. Nulle réponse, ou une réponse
comme ¢éparse et vague qui m’était douce. Qu’importe si je I’inventais?
Mais je ne le crois pas : un matin, sur la route de R., au bord d’une prairie
ou le troupeau des fleurs buvait le soleil de ses milliers de levres fragiles,
une touffe de sauge a fr6l¢ ma main, puis s’est lentement redressée. Pour-
tant 1’air était mort. (Roud, 2022, p. 341).

Ni puériles, ni ridicules, ces questions sont graves, aurait-on envie de dire,
pressés mais peut-&tre pas assez convaincants, a 1’égard de ceux qui sont, comme
nous, habitués aux solutions a base d’hydrogene, de photovoltaique, d’IA et d’in-
génieries. Si ces questions ne sont pas ridicules, ou est le ridicule alors ? Il est
dans la prétention qu’ont nos réponses toutes faites d’apporter remede a la poly-
crise écologique et sociale avant méme de se laisser toucher par elle en ses causes
profondes. Il est dans I’illusion de croire s’arracher de la Terre dans des civilisa-
tions hors-sol, faites de délocalisation et de paradis fiscaux. Le ridicule n’est pas
chez le poéte surpris en sa sensibilité par les surprises que réserve la marche en
plaine. Il s’est logé et perdu dans ces techno-euphories qui manipulent des
mondes mais ne les habitent plus : Drill, baby, drill ! A quel endroit, alors, le
poéme instillera-t-il sa décisive entaille ? Si pocte est un métier de pointe, tou-
jours sur la bréche des « encore a dire », il enfoncera le clou de son dire, pour
soutenir des salutations écologiques et des manieres de faire monde qui nous ren-
dent au vivant et nous font existants. Au moins par assonance, mais 1’enjeu est

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 51

bien plus profond, la dérégulation de nos climats extérieurs appelle a 1’attention
portée a nos climats poétiques intérieurs. Roud, poé¢te suisse, marcheur de col-
lines plutdt que de sommets alpins, rédigea un Petit traité de la marche en plaine.
Il y parle d’un art d’étre en prise avec le monde rétif a I’emprise mathématisante
soucieuse de compter, décompter, ou comparer les dénivelés. On a si tot fait de
« confondre la grandeur avec le nombre » (Roud, 2024, p. 96).

Ces considérations poétiques sont intempestives. Elles invitent a faire un
pas de coté avec le modéle dominant dans la réponse a la crise écologique. Il y a
un double défi auxquels les arts apportent leurs répliques. D’ une part, contribuer
a faire en sorte que nous parvenions a croire ce que nous savons de la crise éco-
logique par le sentir et en s’esthétisant. D’autre part, constater que, plutot que de
maitrise et d’emprise dans des réponses uniquement techniciennes, il y a une
conversion écologique a opérer qui peut prendre soin de la nature en cultivant un
art d’étre en prise. Si les arts peuvent nous rendre vivants et au vivant c’est en
inversant la perspective. Le ridicule n’est pas dans la disproportion des moyens.
Oui, le geste de I’artiste n’est rien devant le gigantisme des forces géoclimatiques
mises en mouvement par I’anthropocéne. Mais le ridicule est de continuer a cher-
cher des réponses uniquement industrielles et techniques (et derriére cela com-
merciales et mercantiles dans le business vert et le greenwashing) sans remettre
en cause le type de modele qui rend problématique le monde au sein duquel nous
vivons. En effet, le solutionnisme technologique qui a fait de la nature en nous et
hors de nous une carriere d’ou extraire des matériaux, engendre le double épui-
sement des ressources fossiles (la terre briile) et psychiques (les psyché brilent
dans le burn out).

Que peut donc un poeéme contre le changement climatique ? Si on ne ré-
sonne pas en termes uniquement de solutions techniques on dira qu’il peut : a)
travailler a convertir le solutionnisme technique en passant d’une écologie super-
ficielle portant sur les conséquences de la crise a une écologie profonde travail-
lant sur les causes ; b) répliquer a la polycrise écologique entendue comme crise
des sensibilités déployée via les systémes sociotechniques encourageant une atro-
phie de I’expérience, un empire de la froideur via la consommation et le déploie-
ment d’une anesthésie qui affecte méme les arts avec 1’industrie production cul-
turelle ; ¢) au cceur de la transition écologique, redonner au sentir toute sa place
en amont du croire, du devoir, et du savoir qu’il irrigue, soutenant des théma-
tiques €cologiques (savoirs), des modes de « productions » esthétiques (devoir)
ou des attitudes de conversions écologiques (croire). A cette place, le poétique
trouve sa consistance non seulement intrapsychique mais extrapsychique. Il ex-
plique pourquoi lorsque I’art nous rendre au vivant, il nous rend non seulement
vivant (zo€) mais existant (bios).

Nous savons que I’homme est solidaire de la nature, non seulement
en ce qu’il en fait partie (...) mais encore, et avant tout, en ce sens que

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 52

chaque mouvement de son ame trouve un soubassement profond et tout
naturel dans le monde. (...) Cette solidarité structurale est une des garan-
ties de 1’objectivité du coté poétique de la vie. (Minkowski, 1967, p. 172).

Avec le sentir, il s’agit de mettre au jour une solidarité de ’humain avec la
nature qui est non seulement génétique ou généalogique mais qui reléve d’une
inscription ontologique. Le poétique que mobilise les arts active ainsi des méta-
phores non dualistes. Elles sont a entendre non comme le témoignage d’une dua-
lité réelle, ce que I’on croit d’ordinaire lorsqu’on affirme, par exemple, que dire
« la nature parle » est métaphorique. Les métaphores sourdent d’'une commu-
nauté réelle, en amont de la distinction entre le propre et le figuré (le sursaut de
la nature se déploie aussi dans un sursaut de la langue). Elles éclairent d’un jour
nouveau les mouvement Reclaim (des manifestations Youths for the climate a
Occupy wall street) disant que « ce n’est pas seulement nous qui défendons la
nature, mais que c’est la nature qui se défend en nous ».

3. EN QUEL SENS LES ARTS PEUVENT-ILS NOUS RENDRE VIVANT
(BIOS) ET AU VIVANT (ZOE) ?

De quoi le « vivant » est-il le nom ? Quelles relations le vivant entretient-il avec
le sentir ? « Agir pour le vivant », « prendre soin du vivant », buen vivir’, sont
devenus des mots d'ordre en ce temps de polycrise écologique. Cette catégorie de
« vivant » est utilisée pour se démarquer d'un anthropocentrisme et raconter les
autres formes de vie que la vie humaine autrement qu'en termes de non humains
ou d'autres qu'humains. Mais le mot questionne. D'autant que, si nous parlons de
vivant, c'est également parce que déferle une culture de mort, via la destructivité
extractiviste et le nécrocapitalisme. Si les arts et le spectacle vivant nous rendent
vivants et au vivant, nous nous demanderons quels liens la transition écologique
et sociale entretient-elle a la fois avec 1'extinction des espéces vivantes mais aussi
avec l'extinction de nos sensibilités ? Le souci de « rester vivants » ne cultive-t-
il pas a la fois la part sauvage du monde en dehors de nous et la part sauvage en
nous ?

Parmi les concepts philosophiques, le vivant est un des plus controversés.
Il est pris entre sa réduction positive, sinon positiviste, qui en fait ’objet d’une
« physique du vivant » ou d’une logique du vivant dans la biologie (Jacob,
1976) ; et sa signification phénoménologique et métaphysique présente dans le
concept de vie. Cette dernicre signale une puissance d’engagement a persévérer

" Le concept forgé en Amérique dite « latine » de Buen vivir est en opposition avec la
pensée coloniale hégémonique et son extractivisme brutal. I1 désigne non seulement une maniére
de résister par la survie, mais une expression de la solidarité et de la résistance vitale, vivace et
vive dans des formes réussies de cohabitations terrestres, de communautés de vivants humains et
autres qu”humains conscients de leurs interdépendances.

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 53

dans son étre articulant I’étre en vie et le monde de la vie dans le corps vécu,
inscrite dans le corps du monde ou la nature. Cette controverse résonne singuli¢-
rement dans le cadre des arts. On pense au « spectacle vivant » ou aux arts vivants
(théatre, musique, cirque et danse), dont sont exclus, souvent injustement, les arts
visuels (photographie, cinéma). On pense aussi a la partition entre les arts appli-
qués jugés, par I’esthétique classique de style hégélien, trop vivants ou trop liés
a notre animalité (la cuisine, 1’art des parfums, les arts d’ornement ou du paysage)
et les beaux-arts exaltant parfois une « nature morte ».

On le voit, entre vie et mort, les relations des arts au vivant sont polysé-
miques. On dira qu’elles mobilisent le corps vécu des artistes dans des engage-
ments a chaque fois uniques. On signifiera qu’elles sont a propos des vivants :
I’animal, le végétal comme théme artistique. Mais cela questionne la place de ces
réalités qui nous rendent vivants sans 1’€tre : les montagnes, les vents ou les eaux.
On précisera qu’elles sont également déployées par des vivants : par leurs pra-
tiques somatographiques, les artistes engagent leurs corps, leurs affects et leurs
imaginations pour initier des situations vivaces. Elles le sont enfin, pour les vi-
vants : une production artistique en termes de responsabilité sociale et environ-
nementale interroge la génération des ceuvres. Cette cartographie déploie les di-
vers chantiers de ce que peuvent les arts pour prendre soin des vivants dans le
moment anthropocene (Sermon, 2021).

Ces dernieres années, en raison de la polycrise écologique et de I’annonce
d’une sixieme extinction massive d’especes, occasion d une chute de la biodiver-
sit¢ mondiale, les arts ont pris le relais. Ils sont moins la chambre d’échos que la
métaphorisation et la symbolisation de ces savoirs de science au sein de leur sa-
gesse poétique. Singulierement a coté des écologues scientifiques et des « écolo-
gistes » politiques, apres le mot « environnement », le mot de « vivant » s’impose
comme une « nouvelle catégorie de I’entendement écologique » (Blanc, 2017).
C’est une manicre d’¢largir le cercle de la considération morale au-dela des hu-
mains, aux non humains, aux autres qu’humains ou aux terrestres. Ce vocabulaire
qui se cherche redéploye aussi la compréhension que nous avons du « vivant hu-
main ». Non pas nécessairement pour moins le penser (antihumanisme) mais
pour mieux le penser dans la conscience de ses interdépendances avec les autres
étres qui peuplent la Terre ou biosphere. Ce dire troublé, qui parlera ainsi de « vi-
vant humain » porte attention aux mots capables d’exprimer 1’agentivité¢ d’un
plus grand nombre et de divers vivants. L’environnement encourageait encore la
métaphore géométrique de ’entour de I’humain. La catégorie de « vivant » tra-
vaille a en démonter 1’anthropocentrisme pour penser, plutét qu’une domination,
une cohabitation entre « terrestres » ou « vivants » dit Bruno Latour!'.

" Bruno Latour, philosophe et sociologue frangais , inspirateur des Science and technol-
ogy studies (STS). 1l est aussi avec Isabelle Stengers et plus lointainement Dona Haraway, un des

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 54

Parler de vivant et des vivants dans les arts invite encore a préciser. A-t-on
affaire 1a a une pauvre ornementation rhétorique réduisant la convocation du mot
« vivant » a une métaphore morte ? Ou s’agit-il d’un véritable travail d’innova-
tion sémantique produisant des métaphores vives (Ricoeur, 1972) a vocation cri-
tique, redistribuant notre compréhension de nous-méme et nos manicres de faire
monde ? Assumer la question a cette hauteur c’est aussi examiner les relations
entre les arts et le sentir dans la perspective d’une poétique du vivant évoquée ci-
dessus.

On répondra a ces questions en notant que sur le mot de « vivant » s’agglu-
tinent au moins quatre niveaux de significations distincts mais éventuellement
complémentaires.

a) En un premier sens, parler de vivant et de spectacle vivant active une
métaphore de I’organisme qui s’insinue et s’oppose aux poids des métaphores
mécanistes qui colonisent notre monde vécu. Entre organisme et mécanisme, il y
a 1a une discussion sur le mort et le vivant. Elle questionne comment, dans la
modernité tardive, sous 1’effet de la rationalité instrumentale, les métaphores mé-
caniques du controle, de la rationalisation, du proces et du quadrillage bureaucra-
tique dominent. Cela repose sur 1’idée ou la pulsion morbide selon lesquelles un
monde vif est toujours risqué, offert a la surprise qui peut étre une mauvaise sur-
prise ; tandis qu’un monde mort, anatomisé, aurait I’avantage d’étre sous con-
trole. A la manicre de Bichat disant « ouvrez quelques cadavres » fondant par
I’anatomie La naissance de la clinique pour Michel Foucault, la culture du qua-
drillage anatomique du monde fait du mort le mod¢le a partir duquel penser le
vif. Le mot « gérer », mobilisé pour toutes les dimensions de 1’existence, en est
de nos jours le concentré symptomatique. Cette disjonction entre ce qui nous vi-
talise et ce qui nous zombifie exprime combien notre moment historique, qu’il
n’est pas exagéré de penser comme planétaire, met en tension, jusqu’a la disjonc-
tion, une relation au monde sensible qui suscite nos relations et une relation au
monde faite de maitrise par la métrique qui nous anesthésie. C’est ce que Max
Weber, déja, plagait sous la crainte d’une « pétrification mécanisée » dans la cage
d’acier de la bureaucratisation du monde. Il voyait I’évolution culturelle de nos
sociétés progressivement rattrapées par 1’émergence de ce qu’il nommait les
« derniers hommes...drapés dans une sorte de suffisante maladie...devenus des
spécialistes sans esprits et des jouisseurs sans cceurs » (Max Weber, 2017, p.
302). Le vivant, mobilis¢ comme métaphore, comme toutes les métaphores,

théoriciens majeurs de la critique du dualisme nature/culture. Il a soutenu une une mobilisation
sémantique critique de la figure de Gaia, comme ailleurs de la Pacha Mama, pour promouvoir
une pensée écologique centrée sur la condition de vivant entendue comme condition Terrestre.
Dans le mouvement qui va de ses études de sociologie des techniques a sa pensée écologique, il
s’est intéressé, avec la scénographe Frédérique Ait-Touatti a la question des scénographies perti-
nentes pour le moment anthropoceéne. Tel est le mouvement qu’il a initié allant de la paillasse au
plateau (de théatre) (Latour 2009).

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 55

« structurent ce que nous percevons, la facon dont nous comportons dans le
monde, et donc nous entrons en rapport avec les autres » (Lakoff et Jonhnson,
1985, p. 13).

Loin d’étre neutre, parler de « vivant » refigure la maniere de nous rappor-
ter & notre temps. Tout comme la métaphore du vivant s’oppose a la métaphore
mécaniste de la cage d’acier, les arts du vivant s’opposent aux arts morts et répé-
titifs d’une industrie culturelle généralisée a I’échelle globale. Dans cette société
pétrifiée, les arts du vivant se proposent, faisant des animaux ou des végétaux des
actants ou des présences valables et non seulement des décors, de remettre du
jeu, de I’'imagination, de la vie avec ce que cette derni¢re porte comme dimension
de contingence, d’ imprévisibilité, de natalité. Ils inaugurent et ouvrent une « aire
transitionnelle de jeu », au sens winnicottien, découvrant qu’il y a plus de lati-
tudes et de flexibilités, dans toutes ces situations ou ces contextes que I’on croit
ou pensait pétrifiés ; se restaurant alors dans ses capacités de réver, de jouer, et
d’imaginer. La métaphorisation n’est donc pas a entendre uniquement comme
figure rhétorique opposant un sens propre et un sens figuré. Les métaphores vé-
cues invitent a vivre les et par I’image. La philosophie de I’imagination que mo-
bilise les arts du vivant envisage les devenirs du monde vécu depuis sa puissance
d’ouverture sans ignorer la ou il tend a se figer. Comme dit Paul Ricoeur : « c’est
toujours depuis I’utopie naissante qu’il est possible de parler d’ une idéologie mo-
ribonde » (Monteil, 2024, p. 47).

Peindre, jouer ou scénographier le vivant porte attention a la contingence,
a ’accident et a 'imprévu que permet la rencontre aléatoire du sauvage (wilder-
ness) en dehors de nous et en nous (puissance d’effraction de la réverie et de
I’enfantin). Cette métaphore critique arrive au moment méme ou finit de
s’étendre a I’¢échelle planétaire, c’est le sens méme de la globalisation, une culture
de la mesure, du quadrillage et de la cage d’acier.

b) En un second sens, le vivant, est une catégorie de naturaliste ou de bio-
logiste si I’on entend par biologie (bios), qui est le plus souvent une zoologie
(zoé), la mise au jour de I’existence, chez certains €tres, qui ne sont pas des arte-
facts, d’une bio-logique, d’une logique du vivant. Les étres vivants, catégorie de
biologiste qui pense le vivant et non la vie, désignent des étres animaux ou végeé-
taux, qui s’auto-déploient, s’autoréparent et manifestent une forme de finalité in-
terne et une dimension d’individuation. L’attention a cette puissance proliférante,
exploratoire et dynamique des vivants, ce tissu organique dont nous sommes is-
sus, est aussi, pour les humains qui en prennent la mesure, I’occasion de se redire
combien leur étre corporel et sensorimoteur participe de ce dynamisme vital. Les
vivants ont un caractére foisonnant que chantaient hier les cabinets de curiosité
ou les muséums d’histoire naturelle, dans des classifications des vivants et leur
splendide ordonnancement. Ces mémes institutions changent aujourd’hui leurs
mission — quittant 1’histoire naturelle pour la biologie, et la biologie pour les

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 56

sciences écologiques. Elles se font exploratoires des fragiles équilibres écosysté-
miques que consacre I’équivoque « biodiversité ». Passant d’une oblation de
I’ordre naturel a ’attestation de sa vulnérabilité, elles attestent cette « part sau-
vage du monde » en dehors de nous dont on annonce I’extinction massive. Ceci
qu’il s’agisse du sauvage extraordinaire et monumentale de la macrofaune (wil-
derness) ou des formes de sauvagines plus ordinaires.

Par extension, apres la notion d’environnement a laquelle elle succede,
celle de vivant désigne les humains et les autres qu’humains pour tenter de se
débarrasser d’une forme d’anthropocentrisme. La ou dire « environnement »
c’était dire quelque chose d’extérieur ou situé autour de nous ; parler de « vi-
vant », ¢’est lier profondément I’humain a la longue histoire des vivants. Bien
nommer ceux qui ne sont pas humains importe. Les appeller les autres qu’hu-
mains, les terrestres, les vivants ou sur le plateau de théatre des « présences » (cf.
Emma Merabet) sont des tentatives. Celles de contribuer a déplacer une maniere
de nous comprendre qui fait de ’humain le cceur des préoccupations en se con-
centrant sur les interdépendances ou les appartenances au monde des vivants.
Présent dans le contexte le contexte francophone, il resterait a voir comment tra-
duire « vivant » dans le contexte hispanophone. Ce moment du vivant acte d’une
volonté¢ de déplacement de I’anthropocentrisme vers un écocentrisme. Elle se
concrétise sous I’expression d’« animal humain ». Elle inverse la formulation des
métaphysiques classiques, centrées sur la recherche du genre voisin et de la dif-
férence spécifique, pour insister surtout sur cette derni¢re. Si elles parlaient
« d’animal politique ou d’animal parlant », elles cherchaient a dire moins le genre
voisin que la différence anthropologique. Or, la catégorie de vivant élargit le
champ de la considération morale. Elle rediscute la différence anthropologique,
non pour la penser moins (dénoncer le chauvinisme humain) que pour chercher
a la penser mieux (vivre I’humus et I’humilit¢ de ’humain comme terrestre).
Ainsi, les arts mettent en scéne les vivants, non comme les restes d’un monde
disparu ou pittoresque, ou comme un décor mais comme des actants, sinon des
acteurs dans leurs différentes modalités de présence. Ce peut étre faire des fleurs
des portraits (Zhong, 2022). Ce seront, dans des pratiques somatiques, les corps
des artistes (depuis leur souffle en passant par leurs voix jusqu’a leurs postures,
des musiciens ou des danseurs aux circassiens...) prétant leurs corps aux corps
animaux. Il s’étudie 1a comment, dans le moment anthropocene, il est d’autres
anthropo-sceénes, operant une redistribution des roles et des places en vue d’ébau-
cher une pensée théorique et une pratique artistique désanthropocentrée. Insister
sur ce travail de métaphorisation vive indique que le role singulier des arts du
vivant est de faire monter au registre, moins de la représentation que de 1’expres-
sion, ce qu’on n’était pas encore parvenu collectivement a se dire et a se partager.
Par de justes métaphores, compositions plastiques, fables ou sonorités, les arts
habitent le passage de I’implicite et de I’explicite, de I’extériorisé et de I’exprimé,

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 57

proposant une interprétation de 1’état de nos relations avec les autres étres avec
lesquels nous faisons monde. Par des pratiques de représentation sonores, vi-
suelles ou textuelles :

Les phénomeénes du monde y sont exposés, interprétés et thématisés
d’une certaine maniere, de sorte que prévaut en leur sein, voire en dehors,
lorsqu’ils sont puissants, un ordre interprétatif du dicible. (Reckwitz,
2024, p. 46)

Cet ordre interprétatif peut étre celui d’une invitation a un soin du monde
humble, attentif et critique ; opposé a I’ordre interprétatif qui épuise le vivant
dans le cadre du capitalisme extractiviste.

¢) En un troisiéme sens, les arts nous rendent vivants ou au vivant en nous
(le sauvage en nous ou I’enfantin non confondu avec I’infantile) et en dehors de
nous. A cet endroit, le vivant articule notre dimension organique (€tre en vie) et
un sentiment d’existence (se savoir exister) qui nous augmente parce qu’il s’ins-
talle dans le mouvement d’étre. Devenus des interlocuteurs valables pour le ro-
mancier, le peintre ou le dramaturge et pas seulement un décor, les arts du vivant
nous rendent au vivant. Ils nous rendent également existants. Vivre et exister ne
sont pas synonymes. Vivre est un fait biologique, exister est un événement bio-
graphique. Je peux m’étonner du fait d’étre en vie et c’est ce qui fait que j’existe.
Cet ancrage mutuel manifeste que les arts cultivent une maniére singuli¢re d’étre
existant (dans un style), sur le fond vécu d’une appartenance au monde des vi-
vants. Dire qu’ils rendent existant ne s’entend pas au sens d’une plus-value, d’une
bonne gestion de ses émotions -tout ce vocabulaire de comptable qui sert 8 nom-
mer nos vies - mais d’une mobilisation singulieére du sujet dans ce qui I’individue
corporellement, affectivement. Proposer une expérience poétique ou un spectacle
vivant n’est pas une offre mais une offrande. La ou I’offre commerciale est pré-
formée, toute offrande prend le risque de s’exposer a la rencontre et a 1’accueil
(ou non) de l'autre. A la prestation individualisée prescrite et préconstruite qui
s’adresse a un profil, un art (ou un vivant) oppose une suscitation qui, dans 1’inat-
tendu de la sensibilité¢, non mécaniquement et sans que cela soit assuré, vient
trouver chacun et I’individuer. On pense au cas du suicidaire Brandt arrété¢ dans
son ¢élan et suscité par I’effraction poétique d’une belette dans son champ d’exis-
tence et qu’analysa Binswanger (Binswanger, 1987). La phénoménologie parlera
d’épreuve pathique ou syntonique (écouter de la musique est, dans sa forme
grammaticale, une opération active car il y a une décision, mais nous ne sommes
pas devant mais dans la musique et alors c’est elle qui nous porte). La linguistique
en parlera en termes de voie moyenne, entre la voie active et la voie passive
(Bruno Latour, 2000, 189-208)!!. Cette derniére nous concentre sur un « faire

11 . . . A N .. . 4
« Et si la question portait plutdt sur I’absence de maitrise, sur ’incapacite de la forme
active comme de la forme passive a définir nos attachements ? Comment parler avec justesse de

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 58

faire », sur ’importance de nos attachements et de nos interdépendances avec nos
milieux . Cette voie moyenne dira que les musiciens jouent de la musique et la
musique joue dans les musiciens. Elle entrouvre a 1’idée que nos milieux (qu’il
s’agisse des plantes, des animaux, ou des ambiances) nous font et nous rendent
vivants. IIs constituent un milieu d’existence compris comme un ensemble (au
sens de faire de la musique ensemble) tissé de liens d’accordages, d’attention a
I’attention des autres. Le manifeste trés intensément, moment poétique ou le fond
d’appartenance vient au jour avant de fondre sous les singularités, le tout début
des concerts. Il est ce moment ou les instrumentistes s’accordent tout autant qu’ils
sont accordés. Un milieu me soutient et me suscite dans mon étre en permettant
des allures de vie, milieu de vie enrichie et enrichissante. 4 contrario des milieux
de vie appauvris, restreints enferment nos existences, les épuisent ou les font
souffrir. Rendre existant est un processus relationnel, explicitant une autonomie
donnée dans la conscience des interdépendances. Il s’agit 1a :

(...) D’une dynamique dans laquelle les sujets se sentent liés au
monde en ceci qu’ils agissent sur lui et qu’il s’adresse a eux. Les fleches
symbolisent 1’idée du médiopassif comme mouvement bidirectionnel du
centre duquel naissent vitalité et énergie et nouveauté. Le troisieme ¢élé-
ment — I’idée que les parties prenantes ressortent transformées du proces-
sus de résonance — est ce qui nous conduit a nous sentir vivants, comme
le souligne Bruno Latour. (Rosa, 2024, p. 191).

Contre une anesthésie généralisée par la rationalité instrumentale qui nous
lasse, étre rendu au vivant en nous et en dehors de nous, c’est étre suscité dans
son désir (et non une envie préformée par les propositions commerciales qui si-
phonnent les émotions). Dans la réverie et I’imagination, soutenu dans ses capa-
cités, on prend alors la mesure joyeuse et joueuse de sa consistance intérieure. A
contrario, 1’écoanxiété qui est plutot une éco-colére qu’étudie I’écopsychologie,
en creux, donne de penser la morbidité, nous allons y revenir, d’un milieu atro-
phié et qu’ Adorno nommait « I’empire de la froideur ». Les arts, et ce qu’ils nous
font faire, par I’activation d’affects spécifiques, ont une portée cosmologisante et
ontologique. Au-dela d’une approche psycho-pathologisante ou d’une analyse
comme complexe socio-écologique, les arts individuent tout en cosmologisant.
La ou I’anesthésie de I'indifférence écologique qu’encourage le capitalisme fi-
nancier est un état émotionnel qui dissone avec la joie, le plaisir, la honte, la
culpabilité, la poétique des arts du vivant active la conscience de nos interdépen-
dances blessées. La scéne active ainsi des situations d’entrelacs.

ce que le grec appelle « la voix moyenne », forme des verbes qui n’est ni active ni passive ? »
(Latour. 2000. pp. 189-208).

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 59

Entre voie passive et voie active, la voie moyenne exprime une im-
plication dans un processus ou une action dont le sujet n’est ni quelqu’un
qui agit, ni quelqu’un qui subit, et ou les catégories mémes de sujet et
d’objet deviennent indistinctes. La personne ne se vit ni comme toute-
puissante ni comme impuissante, mais comme partiellement puissante,
autrement dit comme ayant part et prenant part, .... bref, aussi actifs que
passifs (Rosa, 2024, p. 189).

En étant rendu a notre dimension d’existence non mutilée grace a des
épreuves sensibles inscrivant nos vies dans les interdépendances reconnues, s’in-
sinue et s’invente 1a une connexion corporelle entre le monde vécu (bios) et le
monde de la vie (zoé).

On en trouve un exemple dans I’expériences des concerts. Dans un ouvrage ré-
cent consacré a une sociologie du heavy metal, Hartmut Rosa écrit :

« Beethoven et Bach sont joués parce qu’ils offrent des expériences
musicales profondes a leurs admirateurs ainsi qu’a des auditeurs toujours
nouveaux partout dans le monde. Ils donnent la possibilité d’un contact
et d’une rencontre intenses avec une puissance qui reste indisponible ;
une rencontre avec quelque chose d’inconnu, d’inattendu, de vivant,
quelque chose de toujours autre a travers I’ancien et le connu — fugues ou
messe en si mineur de Bach, symphonies, concertos pour piano ou der-
nicres sonates de Beethoven. Le méme principe me semble a I’ceuvre dans
le heavy metal. (...) En lui et a travers lui les fans font peut-étre encore
I’expérience de cette faille existentielle, de cette rencontre, de ce contact
avec les monstres et les anges qu’ils recherchent. ... porte sans cette ou-
verte a une expérience véritable. (Rosa, 2024, p 177-178)

A une industrie culturelle qui participe des effets morbides d’un capitalisme
extractiviste, le concert oppose 1’instauration d’un régime d’indisponibilité, en-
gageant le fond de notre présence au monde des vivants. En sortant de 1’indiffé-
rence, faisant littéralement la différence, cet art brise 1’expérience atrophiée du
monde. Ce qui me rend alors vivant et existant ¢largit le cercle de la considéra-
tion, non seulement aux animaux ou aux végétaux mais aux milieux, aux terres,
eaux ou vents qui maintiennent dans 1’€tre et suscitent en venant trouver chacun.

d) Catégorie politique ¢levée contre le nécro-capitalisme opposant culture
du vivant et culture de mort ; catégorie biologique désanthropocentrant le vivant
humain dans ses liens aux autres vivants ; catégorie existentielle mobilisant tout
autant les roches, les eaux et les vents pour susciter, la dimension vivante du désir
d’étre, le vivant est enfin une catégorie ontologique installant dans le mouvement
de I’étre. En terminant sur cette dimension originaire, qui peut donner I’impres-
sion d’étre massive, nous voudrions indiquer combien une poétique du vivant,
loin d’étre ridicule, est radicale. Elle nous installe dans la dimension relationnelle

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 60

et dynamique de I’étre. Les arts du vivant sont un art de rester vivant, un art de
sur-vivre.

CONCLUSION

Les arts du vivant honorent une plongée cosmique dans I’étre via la percée poé-
tique des expressions métaphoriques qu’ils inventent. Contre la mort et une cul-
ture de mort — on pense aux analyses des penseurs de 1’école de Francfort (de
Theodor Adorno a Hartmut Rosa) et de leur critique de la pulsion de mort réifi-
catrice que mobilise la rationalité instrumentale du capitalisme industriel - , ils
actent le refus d’étre déja morts avant d’étre morts. Ils nous « natalisent » dans
une sorte, non de régression vers 1’infantile mais de progression vers 1’enfantin.
Ce dernier maintient une dimension d’imprévisibilité dans le temps. Il laisse sa
chance aux possibles et donne d’éprouver et de s’éprouver vivant dans ce que
cela a d’individuant et d’immersion anthropocosmique dans le monde des vivants
sachant la morbidité. On pense au projet architectural et plastique Green River,
dans le sud de I’Utah aux USA congu comme une « chambre pour les vivants »
tentant de revéler, par des releves de traces abandonnées, des attentions et des
«rituels » poétiques, un ancien camp militaire laissé a un mortel abandon,
comme un espace habitable sous le big sky (Delorme, 2025, pp. 269-276). Sur le
mode d’un sentir qui suscite et ressuscite notre consistance intérieure dans des
complicités natives, le droit de réver que procurent les arts sait débusquer et ap-
profondir de radicales nuances expressives et des intensités vitalisantes. Elles
sont autant de traces consistantes de nos &tres reliés, résistants a la banalité, a la
généralité, et au cliché. « Si la poésie ne fait pas la révolution, un jour vient ou la
révolution aura besoin de la poésie » a-t-on fait dire & Camus.

Mais on pourrait se méprendre. Parler du rdle des arts comme des promo-
teurs d’un droit de réver ne se confond pas avec I’incitation a s’évader. L’enjeu
n’est pas romantique, il est critique. Il faut laisser résonner le mot de « droit »
dans « droit de réver ». La réverie dont nous parlons, est porteuse d’une dimen-
sion critique a portée politique. Son alerte narrative concernant ce qui compte
résiste aux récits politiques hégémoniques (la croissance verte, le solutionnisme
technique). Les déplacements affectifs qu’elle opére eu égards aux affects domi-
nants résistent a la puissance laminante de 1’industrie culturelle et son économie
de I’attention individualisée, par des propositions individuantes. Son exploration
imaginative d’autres possibles a une portée mobilisatrice qui déjoue les réifica-
tions instrumentales. Cette réverie éveillée active des passions joueuses et créa-
trice qui répliquent aux passions tristes que cultivent un populisme réactionnaire
et un capitalisme extractiviste cynique. On 1’aura compris, la pluralisation des
affects par les arts du vivant n’est pas une glorification de la sensiblerie. Elle est
I’identification du caractere positionnel du sensible qui occupe une place, resitue

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 61

les enjeux territorialement par les affects et les corps (ex. le « Occupy » ou le role
des Z.A.D. zones a défendre.)

L’ontologie relationnelle des arts du vivant se comprendra aussi dans ce
qui la confronte a ce qui produit de la vie empéchée, mutilée, interdite ou méme
annihilée. Sans doute est-ce 1a la portée non seulement éthique et politique des
arts du vivant mais aussi leur dimension ontologique. Resituer le vivant dans une
reconnaissance de sa puissance inaugurale d’ouverture du temps et de consis-
tance travaille a parvenir a étre 1a et de s’y maintenir. Ceci sans ignorer les puis-
sances de mort, la morbidité qui rode que I’historien Jean Baptiste Fressoz
nomme un « thanatocene » (Fressoz, 2013.) Le vivant, 1a est I’enjeu ontologique,
atteste que la vie n’est pas rien devant les puissances de mort. Il ne se pense que
sous la menace possible de la mort. D’ailleurs, tel est le sens moins du substantif
«vie » que du participe présent vivant :

« Vivant », ce n’est pas un €tat, mais un acte qui se continue, mais
qui est fragile : « vivant jusqu’a la mort » dirait Ricoeur. Le vivant est un
étre dont la continuation est menacée par ce qui peut I’interrompre et qui
y résiste sous toutes les formes que cela peut prendre. Je n’en sais pas
grand-chose. J’appelle vivant ce qui est menacé par la mort. Je ne sais pas
ce que c’est que la vie, ce que c’est que la mort, mais je sais ce que c’est
que I’opposition de la vie a la mort. Et il s’agit toujours de vivants singu-
liers. Parce que la vie elle-méme ne meurt pas. » (Worms, 2024, pp. 35-
36)

A chaque fois, chaque jour, sachant les nécroses, les arts insistent, résistent.
Ils redisent la joie tenace d’étre vivant.

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 62

BIBLIOGRAPHIE

Aridjis, Romero. 2005. La zone du silence, roman. Paris, Le mercure de France.

Binswanger L. 1987. Mélancolie et manie. Trad. fr. par Azorin J.M. et Tatossian
A., PUF, Paris.

Blanc, Guillaume. 2017. (dir.) Humanités environnementales. Enquétes et
contre-enquétes, Paris ; Ed. de la Sorbonne.

Brunel Sarah, « Henri Maldiney. La crise, un appel a exister ? », Etudes, volume
417,1n° 7-8, 2012, p. 53-62.

Bourriaud Nicolas, L 'esthétique relationnelle, paris, Les Presses du réel, 1998

Cabré¢, Jaume. 2013. Confiteor, trad. E. Raillard, Actes Sud.

Camus, Albert, Chroniques algériennes 1939-1958, Paris, Editions Gallimard,
Collection NRF, 1958.

Claser, Bruce. 1967. « Jackson Pollock : an interview with Lee Krasner », Arts
Magazine, vol. 41, n° 6.

Delorme, Damien. 2025. L autre réve ameéricain. Un voyage a vélo vers le soi
ecologique, Arles, Actes Sud

Fressoz, Jean-Baptiste ; Bonneuil Christophe. 2013. L Evénement Anthropocéne.
La Terre, l'histoire et nous, Paris, Seuil.

Hache, Emilie, 2024. De la génération. Enquéte sur sa disparition et son rem-
placement par la production, Paris, La Découverte

Hess, Gerald. 2023. Conscience cosmique: Pour une écologie en premiere per-
sonne, ed. MF/Dehors

Jacob, Francois. 1970. La logique du vivant. Une histoire de I’héréditeé, Paris,
Gallimard.

Lakoff et Johnson, Les métaphores dans la vie quotidienne, Paris, éd. de Minuit,
1985.

Latour, Bruno. 2000. « Factures/fractures. De la notion de réseau a celle d'atta-
chementy in André Micoud et Michel Peroni, Ce qui nous relie, éditions de
'Aube, La Tour d'Aigues, pp. 189-208

Latour, Bruno. 2009. « De la paillasse aux planches. Un entretien (sans conclu-
sion) sur le théatre de I’expérience », dans Alternatives thédtrales, numéro
spécial sur Théatre et science en hommage a Jean Frangois Peyret, n® 102-
103, pp. 42-45 (avec Frédérique Ait-Touatti).

Leroy, Christine .2022. dir., Pesanteur et portance. Une éthique de la gravite,
Paris, Hermann.

Lynn White Junior. 1967. The Historical Roots of Our Ecological Crisis, Revue
Science 10 mars 1967.

Minkowski, Eugen. 1967. Vers une cosmologie, Paris, Aubier

Monteil, Pierre-Olivier. 2024. Penser ['imagination avec Ricoeur. Raviver la so-
ciete péetrifiée, Paris, Hermann, collection Le Bel aujourd’hui

Merchant, Carolyn. 2021. La Mort de la nature. Les femmes, [’écologie et la Reé-
volution scientifique, trad. M. Lauwers, Ed. Wildprojet

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476



S’INTENSIFIER POETIQUEMENT POUR RESISTER POLITIQUEMENT 63

Maldiney, Henri. 2007. Penser [’homme et la folie, Grenoble, Jérome Millon

Morizot, Baptiste. 2020. Manieres d’étre vivant. Enquétes sur la vie a travers
nous, Arles Actes Sud

Morizot, Baptiste. Zhong Estelle. 2018. Esthétique de la rencontre. L'énigme de
l'art contemporain, Paris, Seuil.

Pierron, Jean-Philippe. 2021. Je est un nous. Enquéte sur nos interdépendances
avec les vivants, Arles , Actes Sud.

Reckwitz, Andreas. 2024. « La théorie de la pratique considérée comme un outil
» dans La modernité tardive en crise. Qu’apporte la théorie de la société ?
CNRS éditions

Ricoeur, Paul. 1972. La métaphore vive, Paris, Seuil

Ricceur, Paul. 1990. Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, Points Essais
Rosa, Hartmut. 2020. Rendre le monde indisponible, Paris, La découverte
Rosa, Hartmut. 2024. La modernité tardive en crise, CNRS

Rosa, Hartmut. 2024. No fear of the dark. Une sociologie du heavy metal, Paris,
La découverte.

Roud, Gustave. 2025. Petit traité de la marche en plaine (1932) , Zoe poche, n°
163, 2025.

Roud, Gustave. 2022. (Euvres completes, dir. Claire Jaquier et Daniel Maggetti,
Chéne-Bourg, Zoé.

Rozzi Ricardo. 2012, Biocultural ethics: Recovering the vital links between the
inhabitants, their habits, and habitats- Environmental Ethics, n° 34, pp. 27-
50.

Sermon, Julie. 2021. Morts ou vifs. Pour une écologie des arts vivants, éditions
B 42

Serres, Michel. 2018. Le contrat Naturel, 1990, Le Pommier/

Weber, Max. 2017. L’éthique protestante et [’esprit du capitalisme, Paris,
Champs/Flammarion.

Worms, Frédéric. 2024. « Le moment du vivant » dans Revue Efudes Juillet-
Aout, n° 4317, p. 35-36.

Zhong, Estelle ; Morizot, Baptiste. 2018. « L’illisibilité du paysage », Nouvelle
revue d’esthétique, n° 22, p. 87-96.

Zhong, Estelle. 2022. Peindre au corps a corps. Les fleurs et Georgia O'Keeffe,
Arles, Actes Sud,

SITOGRAPHIE

Cyrille Marlin et Dominique Henry, Appel a contribution du n°® 33 de Projets de
paysage https://journals.openedition.org/paysage/34197

Citation de Cézanne présente sur le cartel de I’exposition Cézanne-Renoir-Re-
gards croisés, Fondation Gianada, Martigny Suisse, juillet novembre 2024

SINTESIS. REVISTA DE FILOSOFIA VIII(2) 2025; pp. 41-63 ¢-ISSN: 2452-4476


https://scholar.google.com/scholar?oi=bibs&cluster=7931277195779784654&btnI=1&hl=fr
https://scholar.google.com/scholar?oi=bibs&cluster=7931277195779784654&btnI=1&hl=fr
https://journals.openedition.org/paysage/34197

